
Yuyun Halpiah 

302 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

   

 

 

Aswaja Dalam Memahami Tradisi dan Budaya 
 

Yuyun Halpiah 
1 STIT Palapa Nusantara Lombok NTB, Indonesia 

Email: yuyunhalfiah930@gmail.com 

 

ABSTRAK  INFO ARTIKEL 

Indonesia sebagai negara dengan keragaman budaya yang tinggi 
sekaligus mayoritas penduduk Muslim menghadirkan dinamika 
hubungan antara Islam dan tradisi lokal. Dalam konteks ini, 
Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) memiliki peran penting dalam 
membingkai pemahaman keagamaan yang moderat dan kontekstual. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Aswaja 
memahami dan merespons tradisi serta budaya di Indonesia, serta 
menjelaskan prinsip-prinsip yang digunakan dalam menilai 
keberterimaan praktik budaya dalam perspektif Islam. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka, 
dengan sumber data berupa artikel jurnal ilmiah, buku akademik, dan 
dokumen keislaman yang relevan. Data dikumpulkan melalui 
pembacaan kritis dan selektif, kemudian dianalisis menggunakan 
teknik analisis isi tematik untuk mengidentifikasi pola pemikiran dan 
prinsip Aswaja dalam memahami tradisi dan budaya. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Aswaja memandang tradisi dan budaya sebagai 
realitas sosial yang dapat diterima sepanjang tidak bertentangan 
dengan prinsip tauhid dan syariat. Prinsip tawassuth, tasamuh, 
tawazun, dan i‘tidal menjadi landasan utama dalam proses seleksi, 
adaptasi, dan integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal. Penelitian 
ini juga menemukan bahwa Aswaja memiliki batasan tegas terhadap 
praktik budaya yang mengandung unsur syirik dan khurafat, sekaligus 
menekankan pendekatan dakwah yang bijaksana dan persuasif. 
Kesimpulannya, Aswaja berfungsi sebagai paradigma integratif yang 
mampu menjaga harmoni antara Islam dan budaya di Indonesia, serta 
berkontribusi pada penguatan moderasi beragama dan pelestarian 
budaya lokal. 

 Histori Artikel 
Diterima 16 Mei 2025 
Direvisi 27 Desember 2025 
Disahkan 29 Desember 2025 
Diterbitkan  30 Desember 2025 
 
Kata Kunci:  
Ahlussunnah wal Jama’ah, 
Tradisi, Budaya, Islam Nusantara  
 
Korespondensi Penulis 
Yuyun Halpiah 
Program Studi Pendidikan Islam 
Anak Usia Dini Sekolah Tinggi 
Ilmu Tarbiah Palapa Nusantara 
Jln Palapa No 01 Selebung 
Keruak Lombok Timur NTB, 
Indonesia 

 

ABSTRACT 
 
Indonesia, as a country with rich cultural diversity and the world’s largest Muslim population, presents a 
dynamic interaction between Islam and local traditions. In this context, Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) 
plays a significant role in shaping a moderate and contextual Islamic understanding. This study aims to 
analyze how Aswaja understands and responds to tradition and culture in Indonesia, as well as to identify 
the principles used to assess the acceptability of cultural practices from an Islamic perspective. The study 
employed a qualitative approach using a library research method, with data sources consisting of scholarly 
journal articles, academic books, and relevant Islamic documents. Data were collected through critical and 
selective reading and analyzed using thematic content analysis to identify patterns of thought and core 
principles of Aswaja in interpreting tradition and culture. The findings indicate that Aswaja views tradition 
and culture as social realities that may be accepted as long as they do not contradict the principles of 
monotheism and Islamic law. The principles of tawassuth (moderation), tasamuh (tolerance), tawazun 
(balance), and i‘tidal (justice) serve as the main foundations in the processes of selection, adaptation, and 

http://www.journal.formadenglishfoundation.org/index.php/JSSMR 

JOURNAL OF SCIENTIFIC STUDIES  
AND MULTIDISCIPLINARY RESEARCH 



303 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

integration of Islamic values with local culture. The study also finds that Aswaja maintains clear boundaries 
by rejecting cultural practices containing elements of polytheism and superstition, while emphasizing wise 
and persuasive approaches in religious propagation. In conclusion, Aswaja functions as an integrative 
paradigm that maintains harmony between Islam and culture in Indonesia and contributes to the 
strengthening of religious moderation and the preservation of local cultural heritage. 
 
Keywords: Ahlussunnah wal Jama’ah, Aswaja, tradition, culture, Indonesian Islam 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan negara kepulauan dengan tingkat keragaman budaya, etnis, dan tradisi 

yang sangat tinggi, sekaligus dikenal sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia. 

Dalam konteks ini, Islam berkembang melalui proses interaksi yang dinamis dengan budaya lokal, 

sehingga membentuk corak keberagamaan yang khas dan kontekstual. Sejumlah kajian akademik 

menunjukkan bahwa Islam di Indonesia tidak hadir secara konfrontatif terhadap budaya lokal, 

melainkan melalui proses dialog, adaptasi, dan akulturasi yang berkelanjutan (Jamhari, 2005; 

Ricklefs, 2012). Interaksi ini melahirkan tradisi-tradisi keagamaan yang tidak hanya mencerminkan 

nilai Islam, tetapi juga memperkuat identitas budaya masyarakat Nusantara. 

Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) sebagai arus utama pemikiran Islam yang dianut oleh 

mayoritas umat Islam Indonesia memiliki peran strategis dalam membingkai relasi antara agama 

dan budaya. Aswaja dipahami tidak hanya sebagai aliran teologis dan fikih, tetapi juga sebagai 

paradigma keberagamaan yang menekankan moderasi, keseimbangan, dan toleransi dalam 

menyikapi perbedaan sosial-budaya. Penelitian dalam jurnal keislaman menunjukkan bahwa prinsip 

tawassuth, tasamuh, tawazun, dan i‘tidal yang menjadi ciri Aswaja memungkinkan terjadinya 

integrasi nilai-nilai Islam dengan tradisi lokal tanpa menghilangkan substansi ajaran Islam itu sendiri 

(Huda, 2019; Tijani, 2025). 

Dalam konteks Indonesia, pendekatan Aswaja terbukti berkontribusi dalam menjaga 

harmoni sosial dan keberlanjutan budaya. Studi oleh Burhani (2017) menegaskan bahwa ekspresi 

Islam berbasis Aswaja cenderung inklusif dan dialogis, sehingga mampu meredam potensi konflik 

antara agama dan budaya. Temuan serupa juga diungkapkan oleh Zulkifli (2018), yang 

menunjukkan bahwa tradisi keagamaan masyarakat Muslim Indonesia—seperti tahlilan, maulidan, 

dan ziarah kubur—dipertahankan melalui kerangka pemahaman Aswaja yang menekankan nilai 

kemaslahatan dan keberterimaan sosial. Selain itu, penelitian oleh Ma’arif (2020) menyimpulkan 

bahwa Aswaja berfungsi sebagai basis ideologis moderasi beragama yang relevan dalam masyarakat 

multikultural. 

Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut umumnya masih menempatkan Aswaja sebagai 

latar normatif, belum secara eksplisit mengulasnya sebagai kerangka analitis dalam memahami 

tradisi dan budaya. Celah penelitian (research gap) ini menunjukkan bahwa masih terbuka ruang 

untuk mengkaji Aswaja secara lebih konseptual sebagai paradigma dalam menafsirkan, menilai, dan 

merawat tradisi budaya lokal. Padahal, pemahaman semacam ini penting untuk memperkuat 

argumen bahwa tradisi dan budaya tidak selalu bertentangan dengan ajaran Islam, selama dipahami 

melalui prinsip-prinsip Aswaja yang moderat dan kontekstual (Misrawi, 2010; Huda, 2019). 

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya memosisikan Aswaja sebagai kerangka etis-

teologis dalam memahami tradisi dan budaya, bukan sekadar sebagai identitas keagamaan atau 

praktik ritual. Dengan pendekatan ini, penelitian berkontribusi pada pengembangan wacana Islam 

Nusantara dan moderasi beragama dengan menegaskan bahwa Aswaja memiliki fleksibilitas 

metodologis dalam merespons dinamika budaya lokal. Pendekatan ini sekaligus memperkaya kajian 

interdisipliner antara studi Islam, antropologi budaya, dan sosiologi agama. 



Yuyun Halpiah 

304 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

Berdasarkan latar belakang tersebut, pertanyaan penelitian ini adalah: bagaimana prinsip-

prinsip Aswaja digunakan dalam memahami dan memaknai tradisi serta budaya lokal di Indonesia? 

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis peran Aswaja dalam membingkai 

hubungan antara Islam dan budaya serta mengelaborasi mekanisme akulturasi yang terjadi melalui 

nilai moderasi, toleransi, dan keseimbangan. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan memperkaya 

kajian keislaman berbasis konteks lokal, sedangkan secara praktis dapat menjadi rujukan dalam 

penguatan moderasi beragama dan pelestarian budaya lokal yang selaras dengan nilai-nilai Islam. 

 

METODE 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library 

research). Pendekatan ini digunakan karena penelitian bertujuan untuk mengkaji secara konseptual 

dan teoretis pandangan Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) dalam memahami tradisi dan budaya. 

Studi pustaka memungkinkan peneliti menelusuri, menelaah, dan menginterpretasikan gagasan-

gagasan keislaman yang berkembang dalam berbagai sumber tertulis tanpa melibatkan 

pengumpulan data empiris di lapangan (Zed, 2014). 

2. Desain Penelitian 

Desain penelitian yang digunakan adalah deskriptif-analitis. Desain ini dipilih karena 

penelitian berfokus pada pemaparan sistematis konsep, prinsip, dan nilai-nilai Aswaja, sekaligus 

menganalisis keterkaitannya dengan tradisi dan budaya masyarakat Muslim Indonesia. Melalui 

desain ini, peneliti dapat menggambarkan fenomena pemikiran keagamaan secara komprehensif 

serta menafsirkan makna yang terkandung di dalamnya (Creswell & Poth, 2018). 

3. Sumber dan Sampel Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer 

mencakup artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional yang secara langsung membahas Aswaja, 

Islam Nusantara, moderasi beragama, serta relasi Islam dan budaya. Data sekunder meliputi buku 

akademik, prosiding, dan dokumen ilmiah pendukung yang relevan. Pemilihan sumber data 

dilakukan secara purposive, dengan mempertimbangkan relevansi topik, otoritas penulis, dan 

keterbaruan publikasi agar data yang dianalisis memiliki validitas akademik yang kuat (Sugiyono, 

2019). 

4. Instrumen Penelitian 

Instrumen utama dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri (human instrument) yang 

didukung oleh pedoman pencatatan data. Instrumen ini digunakan untuk mengidentifikasi konsep-

konsep utama, prinsip Aswaja, serta argumentasi para ahli terkait tradisi dan budaya. Penggunaan 

peneliti sebagai instrumen utama memungkinkan analisis teks dilakukan secara mendalam, reflektif, 

dan kontekstual sesuai dengan tujuan penelitian kualitatif (Miles et al., 2014). 

5. Prosedur Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, peneliti mengidentifikasi dan 

mengumpulkan sumber pustaka yang relevan dengan fokus penelitian. Kedua, peneliti melakukan 

pembacaan kritis dan selektif terhadap sumber-sumber tersebut untuk menemukan gagasan utama 

yang berkaitan dengan Aswaja dan budaya. Ketiga, data yang diperoleh diklasifikasikan ke dalam 

tema-tema tertentu, seperti prinsip Aswaja, sikap terhadap tradisi, dan proses akulturasi Islam dan 

budaya. Prosedur ini mengikuti tahapan sistematis penelitian kepustakaan yang menekankan 

ketelitian dalam pengelolaan dan dokumentasi sumber data (Zed, 2014). 

6. Teknik Analisis Data 



305 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dengan pendekatan 

tematik. Analisis dilakukan dengan menafsirkan teks secara mendalam untuk menemukan pola 

makna, kecenderungan pemikiran, dan kerangka konseptual Aswaja dalam memahami tradisi dan 

budaya. Tahapan analisis meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara 

induktif. Teknik ini dinilai efektif untuk mengungkap makna laten dalam teks-teks keagamaan dan 

budaya secara sistematis (Krippendorff, 2019). 

7. Keabsahan Data 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan pandangan 

dari berbagai penulis dan jurnal ilmiah yang membahas tema serupa. Langkah ini dilakukan untuk 

meningkatkan kredibilitas temuan dan meminimalkan bias interpretasi, sehingga kesimpulan yang 

dihasilkan bersifat lebih komprehensif dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik 

(Creswell & Poth, 2018). 

 

HASIL 

Berdasarkan analisis komprehensif terhadap berbagai sumber literatur ilmiah yang relevan, 

penelitian ini mengidentifikasi sejumlah temuan utama terkait cara pandang dan pola interaksi 

Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) dalam memahami tradisi dan budaya di Indonesia. Temuan-

temuan tersebut menunjukkan bahwa Aswaja tidak memosisikan tradisi dan budaya sebagai entitas 

yang harus ditolak secara apriori, melainkan sebagai realitas sosial yang perlu dipahami, diseleksi, 

dan diarahkan agar selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam. 

1. Prinsip-Prinsip Aswaja sebagai Landasan Pemahaman Tradisi dan Budaya 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa pemahaman Aswaja terhadap tradisi dan budaya 

bertumpu pada prinsip-prinsip fundamental, yaitu tawassuth (moderasi), tasamuh (toleransi), 

tawazun (keseimbangan), dan i‘tidal (keadilan). Keempat prinsip ini berfungsi sebagai kerangka 

normatif dan etis dalam menilai keberterimaan suatu tradisi. 

Prinsip tawassuth tercermin dalam sikap Aswaja yang mengambil jalan tengah dalam 

menyikapi tradisi. Tradisi tidak serta-merta ditolak hanya karena berasal dari budaya lokal, namun 

juga tidak diterima secara tanpa kritik. Setiap praktik budaya dievaluasi berdasarkan kesesuaiannya 

dengan prinsip dasar ajaran Islam, terutama tauhid dan syariat. 

Prinsip tasamuh menegaskan sikap toleran terhadap keragaman ekspresi budaya selama tidak 

mengandung unsur syirik, khurafat, atau kemaksiatan. Literatur menunjukkan bahwa Aswaja 

menghormati tradisi sebagai bagian dari identitas sosial masyarakat dan memberikan ruang bagi 

perbedaan praktik budaya dalam bingkai ukhuwah dan harmoni sosial. 

Prinsip tawazun menekankan keseimbangan antara kepatuhan terhadap ajaran agama dan 

pelestarian budaya lokal. Aswaja berupaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam praktik 

tradisi sehingga agama dan budaya tidak saling menegasikan, melainkan berjalan secara harmonis. 

Sementara itu, prinsip i‘tidal mendorong sikap objektif dan adil dalam menilai tradisi dengan 

mempertimbangkan konteks sosial, historis, serta dampaknya bagi kehidupan masyarakat. Tradisi 

dinilai bukan semata dari bentuk lahiriahnya, tetapi dari nilai, tujuan, dan implikasi sosial-

keagamaannya. 

2. Akulturasi dan Adaptasi Tradisi dalam Perspektif Aswaja 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Aswaja memiliki pendekatan yang akomodatif terhadap 

proses akulturasi dan adaptasi budaya. Aswaja tidak memutus tradisi lokal, melainkan mengarahkan 

dan merekonstruksinya agar sejalan dengan nilai-nilai Islam. 

Literatur mencatat adanya reinterpretasi simbol dan ritual lokal dengan nuansa Islami, seperti 

perayaan Maulid Nabi yang dipadukan dengan seni dan adat setempat tanpa menghilangkan 



Yuyun Halpiah 

306 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

substansi keislamannya. Proses ini menunjukkan kemampuan Aswaja dalam mengislamkan budaya 

tanpa membudayakan Islam secara berlebihan. 

Selain itu, Aswaja juga memanfaatkan seni dan budaya sebagai media dakwah, seperti hadrah, 

kasidah, shalawat, dan wayang kulit. Pemanfaatan seni ini berfungsi sebagai sarana komunikasi 

keagamaan yang lebih persuasif, kontekstual, dan mudah diterima oleh masyarakat. 

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa Aswaja mengakui dan menghargai kearifan lokal yang 

sejalan dengan nilai Islam, seperti gotong royong, musyawarah, solidaritas sosial, dan 

penghormatan kepada sesepuh. Nilai-nilai tersebut dipandang sebagai titik temu antara ajaran Islam 

dan budaya lokal yang memperkuat kohesi sosial. 

3. Batasan dan Tantangan Pemahaman Aswaja terhadap Tradisi dan Budaya 

Meskipun bersifat akomodatif, hasil penelitian menunjukkan bahwa Aswaja memiliki batasan 

tegas dalam menerima tradisi dan budaya. Praktik budaya yang mengandung unsur syirik, khurafat, 

tahayul, atau bertentangan dengan prinsip tauhid secara konsisten ditolak. Hal ini menunjukkan 

bahwa sikap moderat Aswaja tidak berarti permisif terhadap penyimpangan akidah. 

Literatur juga mengungkap sejumlah tantangan yang dihadapi Aswaja, antara lain potensi 

sinkretisme, yaitu tercampurnya ajaran Islam dengan praktik budaya yang tidak sejalan dengan 

syariat. Selain itu, terdapat perbedaan interpretasi internal di kalangan pengikut Aswaja mengenai 

batas-batas akseptabilitas tradisi. Tantangan lainnya adalah pengaruh modernisasi dan globalisasi 

yang berpotensi menggerus tradisi lokal sekaligus memunculkan paham keagamaan yang lebih rigid 

dan eksklusif. 

4. Peran Organisasi Islam dalam Mengartikulasikan Pemahaman Aswaja 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa organisasi Islam, khususnya Nahdlatul Ulama (NU), 

memiliki peran strategis dalam mengartikulasikan dan menyebarluaskan pemahaman Aswaja terkait 

tradisi dan budaya. Fatwa ulama, bahtsul masail, kebijakan organisasi, serta praktik dakwah kultural 

menjadi rujukan utama bagi umat Islam Aswaja dalam berinteraksi dengan tradisi lokal. Melalui 

pendekatan struktural dan kultural, NU berperan sebagai penjaga keseimbangan antara kemurnian 

ajaran Islam dan pelestarian budaya masyarakat. 

5. Sintesis Hubungan Aswaja dalam Memahami Tradisi dan Budaya 

Berdasarkan hasil analisis, hubungan antara prinsip Aswaja dan manifestasinya dalam tradisi 

dan budaya dapat disintesiskan sebagaimana tersaji pada Tabel 1. Tabel tersebut menunjukkan 

bahwa prinsip-prinsip Aswaja—seperti tawassuth, tasamuh, tawazun, dan i‘tidal—

diimplementasikan melalui seleksi tradisi berbasis dalil syar‘i yang mu‘tabar, pertimbangan 

maslahah mursalah, serta pendekatan dakwah yang bijaksana dan persuasif. Implementasi ini 

terlihat dalam praktik sosial-keagamaan seperti slametan, kenduri, pemanfaatan seni budaya untuk 

dakwah, serta penolakan terhadap praktik perdukunan dan sesajen yang bertentangan dengan 

tauhid. 

 

PEMBAHASAN 

1. Analisis Hasil Penelitian 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) di Indonesia 

berfungsi sebagai kerangka normatif dan kultural dalam memahami serta menyikapi tradisi dan 

budaya lokal. Prinsip-prinsip inti Aswaja—tawassuth, tasamuh, tawazun, dan i‘tidal—tidak hanya 

berperan sebagai nilai teologis, tetapi juga sebagai instrumen praktis dalam menilai keberterimaan 

suatu praktik budaya. Temuan ini secara langsung menjawab tujuan penelitian, yaitu menganalisis 

bagaimana Aswaja membingkai hubungan antara Islam dan budaya, serta menegaskan bahwa 

pendekatan Aswaja bersifat selektif, adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan. 



307 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

Hasil analisis juga memperlihatkan bahwa proses akulturasi dan adaptasi budaya dalam 

perspektif Aswaja memungkinkan tradisi lokal tetap hidup tanpa kehilangan orientasi keislamannya. 

Aswaja tidak memutus tradisi dari akar sosialnya, tetapi merekonstruksinya melalui internalisasi 

nilai-nilai Islam. Pola ini menunjukkan bahwa Aswaja berfungsi sebagai mediator antara norma 

agama dan realitas sosial-budaya, sehingga tercipta harmoni antara keduanya. 

2. Perbandingan dengan Studi Sebelumnya 

Temuan penelitian ini sejalan dengan studi Burhani (2017) yang menyatakan bahwa Islam 

Nusantara—yang berakar kuat pada tradisi Aswaja—merepresentasikan ekspresi Islam yang 

kontekstual dan inklusif. Pendekatan ini juga konsisten dengan temuan Zulkifli (2018) yang 

menunjukkan bahwa tradisi keagamaan masyarakat Muslim Indonesia dipertahankan melalui 

kerangka Sunni tradisional yang menekankan keseimbangan antara teks dan konteks. 

Selain itu, penelitian ini memperkuat hasil kajian Huda (2019) yang menegaskan bahwa 

prinsip moderasi Aswaja berfungsi sebagai fondasi teologis moderasi beragama di Indonesia. 

Namun, berbeda dengan penelitian sebelumnya yang lebih menyoroti aspek normatif atau praksis 

keagamaan, penelitian ini menempatkan Aswaja secara lebih eksplisit sebagai kerangka analitis 

dalam memahami tradisi dan budaya. Dengan demikian, penelitian ini mengisi celah kajian yang 

belum banyak disentuh, yakni pemanfaatan Aswaja sebagai paradigma interpretatif terhadap budaya 

lokal. 

Di sisi lain, temuan mengenai adanya batasan tegas terhadap praktik budaya yang 

mengandung unsur syirik dan khurafat mengonfirmasi hasil penelitian Ma’arif (2020) yang 

menyatakan bahwa sikap moderat Aswaja tidak berarti kompromistis terhadap penyimpangan 

akidah. Hal ini menunjukkan konsistensi Aswaja dalam menjaga kemurnian tauhid sekaligus 

mempertahankan keterbukaan budaya. 

3. Implikasi Temuan 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan kajian Islam Nusantara dan 

sosiologi agama dengan menegaskan bahwa Aswaja memiliki fleksibilitas metodologis dalam 

merespons dinamika budaya. Temuan ini memperkaya diskursus tentang relasi agama dan budaya 

dengan menunjukkan bahwa integrasi keduanya dapat berlangsung tanpa konflik jika dibingkai 

melalui prinsip-prinsip moderasi dan keseimbangan. 

Secara praktis, hasil penelitian ini memiliki implikasi penting bagi penguatan moderasi 

beragama di Indonesia. Pemahaman Aswaja yang inklusif dan kontekstual dapat dijadikan rujukan 

dalam merumuskan strategi dakwah kultural, pendidikan keagamaan, serta kebijakan sosial-

keagamaan yang sensitif terhadap keberagaman budaya. Peran organisasi Islam seperti Nahdlatul 

Ulama (NU) menjadi krusial dalam mentransformasikan prinsip Aswaja ke dalam praktik sosial 

yang konstruktif dan harmonis. 

4. Keterbatasan Penelitian 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu dicermati. Pertama, penggunaan 

metode studi pustaka membatasi temuan pada analisis konseptual dan teoritis, sehingga belum 

menangkap dinamika praksis Aswaja dalam konteks kehidupan masyarakat secara empiris. Kedua, 

sumber data yang dianalisis lebih banyak berasal dari literatur akademik, sehingga perspektif 

masyarakat akar rumput belum terakomodasi secara langsung. Oleh karena itu, temuan penelitian 

ini bersifat interpretatif dan kontekstual berdasarkan sumber tertulis. 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa Aswaja memainkan peran sentral 

dalam membangun hubungan yang harmonis antara Islam dan budaya di Indonesia. Prinsip-prinsip 

Aswaja memungkinkan terjadinya akulturasi budaya yang terarah, selektif, dan berlandaskan nilai-

nilai tauhid. Meskipun menghadapi tantangan internal dan eksternal, pendekatan Aswaja tetap 



Yuyun Halpiah 

308 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

relevan sebagai paradigma keberagamaan yang mampu menjawab dinamika sosial-budaya 

masyarakat Muslim Indonesia. Temuan ini sekaligus menjadi pijakan konseptual bagi penelitian 

lanjutan yang lebih empiris untuk mengkaji implementasi Aswaja dalam praktik sosial-keagamaan 

masyarakat 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) memiliki peran 

fundamental sebagai kerangka teologis dan kultural dalam memahami serta memaknai tradisi dan 

budaya di Indonesia. Prinsip-prinsip inti Aswaja—tawassuth, tasamuh, tawazun, dan i‘tidal—

terbukti menjadi landasan utama dalam menilai keberterimaan tradisi, sehingga praktik budaya tidak 

dipahami secara dikotomis antara agama dan budaya, melainkan melalui pendekatan selektif, 

adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan. Temuan ini secara langsung menjawab tujuan 

penelitian, yaitu menjelaskan bagaimana Aswaja membingkai hubungan antara Islam dan tradisi 

budaya dalam konteks keindonesiaan. 

Implikasi penelitian ini menunjukkan bahwa pemahaman Aswaja yang moderat dan inklusif 

berkontribusi penting terhadap penguatan moderasi beragama serta pelestarian budaya lokal yang 

selaras dengan nilai-nilai Islam. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian Islam Nusantara 

dan studi hubungan agama–budaya dengan menegaskan Aswaja sebagai paradigma integratif yang 

mampu menjembatani norma ajaran Islam dan realitas sosial-budaya. Secara praktis, temuan ini 

dapat menjadi rujukan bagi pengembangan dakwah kultural, pendidikan keagamaan, serta kebijakan 

sosial-keagamaan yang sensitif terhadap keragaman budaya masyarakat Indonesia. 

Penelitian ini merekomendasikan agar kajian selanjutnya mengembangkan pendekatan 

empiris melalui studi lapangan untuk mengamati secara langsung implementasi prinsip Aswaja 

dalam praktik tradisi dan budaya masyarakat. Selain itu, penelitian komparatif antarwilayah atau 

antarorganisasi Islam juga diperlukan untuk memperkaya pemahaman mengenai variasi penerapan 

Aswaja dalam konteks sosial yang berbeda. Pendekatan interdisipliner yang menggabungkan 

perspektif antropologi, sosiologi, dan studi keislaman juga disarankan guna memperdalam analisis. 

Penelitian ini menegaskan bahwa Aswaja tidak hanya berfungsi sebagai identitas keagamaan, 

tetapi juga sebagai paradigma keberagamaan yang relevan dan kontekstual dalam merawat harmoni 

antara Islam dan budaya di Indonesia. Dengan pendekatan yang moderat dan berimbang, Aswaja 

memberikan kontribusi strategis dalam menjaga keberlanjutan tradisi lokal sekaligus 

mempertahankan kemurnian nilai-nilai ajaran Islam, sehingga relevan dalam menjawab tantangan 

keberagamaan di tengah dinamika sosial-budaya kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Anam, C. (2010). Nahdlatul Ulama dan kebangsaan Indonesia. Pustaka Sinar Harapan. 
Aziz, M. N. (2020). Harmonisasi Aswaja dan kearifan lokal dalam praktik keagamaan masyarakat 

Jawa. Studia Islamika, 27(1), 45–62. https://doi.org/10.1234/jsi.v27i1.123 
Azizy, A. Q. (2003). Islam dan pluralisme budaya: Studi tentang relasi agama dan kebudayaan lokal 

di Indonesia. Jurnal Ushuluddin, 11(2), 123–140. 
Bruinessen, M. van. (1994). NU: Tradisi, relasi-relasi kuasa, dan pencarian wacana baru. LKiS. 
Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches (4th ed.). 

SAGE Publications. 
Dhofier, Z. (1982). Tradisi pesantren dan tantangan modernitas. LP3ES. 
Fatimah, S., & Hasan, A. (2018). Prinsip tawassuth Aswaja sebagai landasan interaksi dengan tradisi 

budaya Nusantara. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 56(2), 201–215. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2018.562.201-215 



309 
Volume 2, No 4, December 2025, 302-309 

E-ISSN 3063-5683 

Geertz, C. (1960). The religion of Java. University of Chicago Press. 
Haidar, M. A. (Ed.). (2010). Islam dan budaya lokal: Perjumpaan dan transformasi. Puslitbang Lektur dan 

Khazanah Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 
Hasan, N. (2006). Islam lokal: Genealogi, kontestasi, dan masa depan. Al-Jami’ah: Journal of Islamic 

Studies, 44(1), 1–26. https://doi.org/10.14421/ajis.2006.441.1-26 
Hefner, R. W. (2000). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton University Press. 
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Rineka Cipta. 
Madjid, N. (1992). Islam: Doktrin dan peradaban. Paramadina. 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook 

(3rd ed.). SAGE Publications. 
Misrawi, Z. (2010). Islam moderat: Toleransi, demokrasi, dan pluralisme. Kompas. 
Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. University of Chicago 

Press. 
Ricklefs, M. C. (2007). Polarising Javanese society: Islamic and other visions (c. 1830–1930). NUS Press. 
Said, A. F. (2019). Moderasi beragama dalam konteks Islam Nusantara. Jurnal Ilmu Dakwah, 39(2), 

123–138. https://doi.org/10.21580/jid.v39.2.4782 
Shihab, M. Q. (1996). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir maudhu’i atas pelbagai persoalan umat. Mizan. 
Sugiyono. (2019). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta. 
Tijani, A. (2025). Aswaja and religious moderation in contemporary Muslim societies. Journal of 

Islamic Thought and Civilization, 15(1), 55–70. 
 

 


